
 

 

“Sogno e Realtà”. Alcune note sparse sul sogno nel pensiero e nelle arti 
 
La definizione di “sogno”, come quella di “realtà”, può acquisire le più svariate declinazioni, 
ma queste paiono continuare a rimandarsi e intrecciarsi. Interrogarsi sul primo termine 
richiede di farlo, al contempo, sul secondo, quasi non si sia mai potuto prescindere dal 
“reale” per definire il “sogno”, o dal “sogno” per definire il “reale”. In questa prospettiva, il 
binomio “sogno” – “realtà” acquista i connotati di una coppia dialettica, in cui estremi 
coessenziali, si rinviano dinamicamente, costruendo in modo reciproco le rispettive cornici 
di significato. Tra contrapposizione e complementarietà, il confine tra i due domini si è 
consolidato o affievolito, a seconda dello specifico sviluppo di idee e visioni del mondo. Il 
dibattito sul confine del “reale” e quello del “sogno” oscilla tra nette separazioni e asserzioni 
di continuità.  
In una sorta di manifesto della cultura barocca, Pedro Calderón de la Barca scrive il suo 
dramma più noto, La vita è sogno, non solo qualificando l’esistenza come effimera e 
fuggevole, ma anche riscoprendola illusoria e ingannevole al pari di un sogno. A distanza di 
un paio di secoli, l’idea riecheggia nella filosofia di Schopenhauer e nel suo concetto di 
“mondo come rappresentazione”. Gli esseri umani fanno esperienza del mondo filtrandolo 
in immagine, una “rappresentazione” riflessiva che vela l’intima essenza del reale. Pertanto, 
chiede il filosofo, “Noi abbiamo sogni; ma non è tutta la vita un sogno?”. Prendendo le 
distanze proprio dal clima culturale barocco, Cartesio, nume tutelare del pensiero 
razionalista, parte da una posizione affine a quella del poeta spagnolo e del filosofo tedesco, 
sostenendo che non può mai sussistere la certezza che quello che si percepisce con i cinque 
sensi non sia in realtà un sogno: “vedo così manifestamente che non vi sono indizi 
concludenti, né segni abbastanza certi per cui sia possibile distinguere nettamente la veglia 
dal sonno, che ne sono tutto stupito; ed il mio stupore è tale da esser quasi capace di 
persuadermi che io dormo”. È questo uno degli abbrivi della riflessione di Cartesio, che 
sviluppa da qui l’applicazione del suo “dubbio metodico”, sino alla fondazione della verità 
sul “cogito”, ovvero la certezza del pensiero e delle sue articolazioni matematiche. 
Oscillando tra i secoli, può forse risultare interessante risalire da Cartesio alla definizione 
platonica del sogno,  espressa in forma di domanda tramite Socrate: “Non è forse vero che 
il sognare è questo, quando uno sia nel sonno sia da sveglio creda che il simile sia non 
simile a un altro, ma lo stesso cui assomiglia?”. In questa prospettiva, il sogno assume 
quella valenza negativa già ascritta dal filosofo alle arti mimetiche, condannate in quanto 
ambito dell’inganno, della credenza e delle passioni, quindi contrapposte alla virtù e alla 
verità del pensiero logico-razionale. Ribadita da Aristotele in una catena consequenziale 
che la ricollega alle facoltà percettivo-immaginative dell’essere umano in un’ottica 
diagnostica e predittiva, l’immagine onirica viene da Friedrich Nietzsche ascritta all’istinto 
estetico “apollineo”, in quanto origine delle arti figurative – “La bella apparizione dei mondi 
del sogno, nella cui creazione ogni uomo è perfetto artista, è il presupposto di ogni arte 
figurativa” – nonché, come precisa, “di una buona metà della poesia”, l’altra metà essendo 
originata dall’ebbrezza del “dionisiaco”. Se la grande stagione della tragedia attica, secondo 
Nietzsche, muore di razionalismo (il “socratismo” che soppianta il “dionisiaco” in Euripide), 
poco meno di un secolo prima (1797) de La nascita della tragedia (1876), in un’incisione 
passata alla storia delle arti e del pensiero, il pittore Francisco Goya, emanazione liminale 
del razionalismo illuminista, avanza un’istanza opposta. Se Nietzsche auspica il ristabilirsi 
dell’equilibrio tra l’apollineo e un risorto dionisiaco, che pare ritrovare nell’opera wagneriana, 
Goya mira piuttosto a una compressione del portato irrazionalista di quest’ultimo: come 
riporta in modo lapidario la sua incisione, infatti, “il sonno della ragione genera mostri”.  
Al di là dello spunto filosofico, l’immagine, che riassume il senso dell’intero ciclo de Los 
Caprichos, pare significativa su un duplice piano. Da un lato per il suo raccordo con il tipo 
iconografico della “scena di sogno” consegnato a Goya dalla tradizione, che prevede la 
figura della persona dormiente accostata al contenuto onirico, spesso di natura teofanica, 



 

 

per come consolidatasi da Giotto (Il sogno di Innocenzo III, 1295-9) a Piero della Francesca 
(Il sogno di Costantino, 1458-66), da Albrecht Dürer (Il sogno del dottore, 1498) a Raffaello 
(Il sogno del cavaliere, 1503), da El Greco (Il sogno di Filippo II, 1577-80) a Rembrandt Van 
Rijn (Il sogno di Giuseppe, 1645). Dall’altro per la peculiare sintonizzazione con un 
immaginario e una sensibilità già pre-romantici, che rendono il suo lavoro accostabile a 
quello di Johann Heinrich Füssli (L’incubo, 1781). Più scene di incubo che di sogno, i due 
pittori avanzano rappresentazioni che, con quelle di William Blake, aprono un certo versante 
visionario, oscuro, irrazionale e orrifico del Romanticismo. E sarà proprio sulla scia della 
cultura romantica che troveranno alimento le esplorazioni simboliste e talvolta già proto-
espressioniste che, sul finire del XIX secolo, rifuggono non solo dalle perduranti prescrizioni 
accademiche, ma anche dal positivismo scientista (già in nuce nell’Impressionismo, 
trionfante nel Puntinismo), dall’impegno realista (Courbet e sue emanazioni) e dal mito del 
progresso tecnico (che alimenterà tante utopie avanguardiste, a partire dal Futurismo), 
rifugiandosi nel dominio dell’immaginazione assoluta, dell’onirismo, dell’ambiguo e della 
condensazione simbolica. Solo per fare qualche esempio, si pensi all’ambito francese di 
Gustave Doré e Gustave Moreau, di Paul Gauguin e dei Nabis, nonché di Odilon Redon; 
alle secessioni mitteleuropee, tra Arnold Böcklin, Franz Von Stuck e Max Klinger a Monaco, 
quindi di Egon Schiele, Oskar Kokoschka e Gustav Klimt a Vienna; al Simbolismo italiano 
di Giovanni Segantini e Gaetano Previati; sino al panorama belga, con James Ensor, e 
scandinavo, con Edvard Munch.  
Se sin qui si è proposta più un’atmosfera che una trattazione serrata sul tema del sogno e 
della sua rappresentazione, proponendo una costellazione a-sistematica di riferimenti sparsi 
nei secoli, proprio alle soglie del XX secolo si assiste a quella che si potrebbe definire come 
una vera e propria “rivoluzione copernicana”, in grado di condurre l’argomento su basi 
scientificamente solide. Naturalmente, si allude a L’interpretazione dei sogni (1899), con cui 
Sigmund Freud, consolidando le basi della teoria psicanalitica, individua nella dimensione 
onirica una delle vie maestre per accedere all’inconscio. Secondo Freud, i sogni sono 
alimentati da desideri che, oggetto di repressione e rimozione nella realtà sociale 
dell’individuo, riemergono dall’inconscio in una specifica immagine prodotta dall’attività 
onirica, la quale impiegherebbe residui di immagini e impressioni della vita cosciente. La 
struttura di tale rappresentazione, secondo Freud, si suddivide in contenuto manifesto e 
contenuto latente: il primo fa riferimento a ciò che effettivamente appare, il secondo a ciò 
cui la visione onirica allude sotto mentite spoglie, così da eludere l’istanza del controllo 
cosciente. Se il sogno rappresenta la “realizzazione velata di desideri inibiti”, Freud intende 
provare che “esiste una tecnica psicologica la quale rende possibile l’interpretazione dei 
sogni”, cosicché il sogno, sebbene la “stranezza” e l’apparente “incomprensibilità” che lo 
contraddistinguono, si manifesti come “una struttura psichica con un preciso significato”, 
fornendo l’accesso alle funzioni di quelle “forze psichiche che con la loro azione concorrente 
o reciprocamente opposta” lo originano. La “rivoluzione freudiana” sarà 
programmaticamente declinata nel campo delle arti visive dal Surrealismo. Così lo definisce 
André Breton, nel Manifesto del 1924:  
 
SURREALISMO, s. m. Automatismo psichico puro mediante il quale ci si propone di esprimere sia 
verbalmente, sia per iscritto o in altre maniere, il funzionamento reale del pensiero; è il dettato del pensiero, 
con assenza di ogni controllo esercitato dalla ragione, al di là di ogni preoccupazione estetica e morale. 
ENCICL. Filos. Il Surrealismo si basa sulla fede nella realtà superiore di alcune forme di associazione prima 
d’ora dimenticate, fede nell’onnipotenza del sogno, nel gioco disinteressato del pensiero. Tende a eliminare 
tutti gli altri meccanismi psichici e a sostituirvisi nella soluzione dei principali problemi della vita. […] 
 
Per il movimento francese, la teoria psicanalitica diviene strumento operativo essenziale, a 
cominciare dal sogno e dal procedimento libero-associativo che Freud ne aveva derivato. 
L’idea di un accesso alla componente inconscia della psiche e ai desideri repressi dalla 
normatività del reale assume non solo la possibilità di penetrare il dominio della “Sur-realtà”, 



 

 

una realtà superiore in quanto disinibita nei suoi significati e nelle sue risonanze psico-
libidico-pulsionali, ma delinea la posta in gioco etica di una strategia di liberazione dai lacci 
del conformismo utilitarista, perbenista e piccolo-borghese, che mortifica l’individuo nelle 
sue micro/macro-repressioni quotidiane. Se in merito a quest’ultimo punto può cogliersi il 
senso di un progressivo avvicinamento del movimento al marxismo, in una congiunzione tra 
psicanalisi e ideologia politica rivoluzionario-emancipatrice che conduce, attraverso varie 
declinazioni (tra Marcuse e Debord), sino all’“immaginazione al potere” del Maggio francese 
(1968), nei confini delle arti visive pare piuttosto interessante puntualizzare le due maggiori 
modalità del Surrealismo pittorico. Un primo filone, che matura sui prodromi della Metafisica 
di Giorgio De Chirico (a sua volta formatosi nel contesto della Secessione di Monaco), si 
concentra sulla rappresentazione onirica dal punto di vista di contenuti che restituiscono 
“fotografie di sogno fatte a mano”. È la via intrapresa ad esempio da Max Ernst, Salvador 
Dalí, Yves Tanguy e, con le sue implicazioni già proto-concettuali, da René Magritte. In 
questo filone si propongono modalità rappresentative che declinano il funzionamento del 
sogno per come definite da Freud, in relazione alla coppia contenuto manifesto/contenuto 
latente, ai meccanismi onirici di condensazione e spostamento, o alla dialettica 
desiderio/rimozione. Un secondo filone, che sviluppa il concetto di “libera-associazione” in 
quello che Breton aveva definito “automatismo psichico puro”, mira a dischiudere modalità 
processuali liberate dal controllo formale e razionale, verso una irriflessa dimensione 
espressiva che registra un contenuto inconscio. Si tratta di una “completa spontaneità, sia 
nella tecnica che nel tema”, perseguita da André Masson e Joan Miró, sulla scorta di 
predecessori illustri, tra cui Vassilij Kandinskij, Jean/Hans Arp e Paul Klee.  
Una costellazione di riferimenti e una puntualizzazione. Con questa modalità di introduzione 
frammentata, plurale e per certi aspetti anche dissonante, si è inteso fornire delle coordinate, 
sicuramente parziali e perfettibili, tese a delineare il campo delle possibili relazioni e delle 
potenzialmente infinite declinazioni del rapporto tra “sogno” e “realtà”. Si evoca 
un’atmosfera, ma non si prescinde, pur nella brevità di un accenno, al riferimento di cui la 
cultura e l’arte contemporanea, una volta centrata l’attenzione sul tema del “sogno”, devono 
quasi necessariamente prendere coscienza, magari anche solo per contravvenirne. È infatti 
proprio dall’asse che ricongiunge psicanalisi freudiana e sperimentazioni surrealiste che 
sono state desunte molte delle categorie che hanno informato tanto il processo di selezione 
curatoriale, quanto le chiavi interpretative dei vari lavori presentati all’interno di questa 
mostra. Ciascuna e ciascuno proponendo una rifrazione specifica rispetto al tema, le sei 
personalità artistiche coinvolte – Daniela Atzwanger, Paola Bradamante, Markus Kiniger, 
Lucia Nardelli, Laura Pan ed Elisabetta Vazzoler –  conducono in un orizzonte di visionarietà 
fantastica, di simboli, di esorcismi di paure recondite, di scene che si colorano del portato 
biografico ed emotivo più privato, di perturbante angoscia. Talvolta il sogno si fa incubo. In 
una mostra in cui programmaticamente i confini tra “sogno” e “realtà” sono stressati e portati 
alla soglia di dissoluzione, l’invito è quello di rendersi disponibili alla vertigine provocata 
dall’affaccio su tale soglia, per riscoprirsi entità misteriose e dall’infinito potenziale 
immaginario, entità desideranti, in grado di prefigurare mondi e – perché no? –  di piegare 
il mondo al sogno.   
 
 

Nicolò Faccenda 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

„Traum und Wirklichkeit“. Betrachtungen zum Thema Traum im Denken und in der 

Kunst 

 

„Traum“ und „Wirklichkeit“ kann man unter ganz unterschiedlichen Aspekten definieren, die 
allerdings laufend aufeinander verweisen und sich miteinander verweben. Befasst man sich 
mit dem ersten Begriff, muss man sich wohl oder übel gleichzeitig mit dem zweiten 
auseinandersetzen. Als hätte man nie ohne das „Wirkliche“ auskommen können, um das 
„Traumhafte“ zu erklären, beziehungsweise nicht ohne das „Traumhafte“, um das 
„Wirkliche“ zu definieren. In diesem Sinne wirkt das Wortpaar „Traum“ - „Wirklichkeit“ wie 
ein dialektisches Paar, bei dem sich wesensgleiche Extreme dynamisch aufeinander 
beziehen und gegenseitig die entsprechenden Bedeutungsrahmen aufspannen. Zwischen 
Kontraposition und Komplementarität wird die Abgrenzung der beiden Bereiche je nach der 
spezifischen Entwicklung der Ideen und Weltanschauungen klarer oder schwächer. Die 
Debatte über die Grenze des „Wirklichen“ und des „Traumhaften“ schwankt zwischen 
scharfen Trennungen und Assertionen der Kontinuität.  

In Pedro Calderóns bekanntestem Drama La Vida es sueño (Das Leben ein Traum), das 
als Manifest der Barockkultur gelten kann, wird die Existenz einerseits als vergänglich und 
flüchtig, andererseits als illusorisch und trügerisch offengelegt, vergleichbar mit einem 
Traum. Im Abstand von zweihundert Jahren taucht diese Idee bei Schopenhauer und 
seinem Konzept der „Welt als Vorstellung“ wieder auf. Die Menschen erfahren die Welt, 
indem sie sie als Bilder filtern, als reflexive „Vorstellung“, welche das innerste Wesen des 
Wirklichen verbirgt. Daher stellt der Philosoph folgende Frage: „Wir haben Träume; aber ist 
nicht das ganze Leben ein Traum?“ Descartes, der Begründer des Rationalismus, 
distanziert sich deutlich vom kulturellen Klima des Barock. Seine Stellungnahme ist 
sinnverwandt mit derjenigen Calderóns und Schopenhauers. Er behauptet, man könne nie 
mit Sicherheit sagen, dass das, was man mit seinen fünf Sinnen empfindet, in Wirklichkeit 
nicht ein Traum ist: „Ich sehe es so offenkundig, dass es weder schlüssige Indizien noch 
offensichtliche Zeichen gibt, durch die es möglich wäre, den wachen Zustand eindeutig vom 
Schlaf zu unterscheiden, dass mich dies völlig erstaunt; und mein Staunen ist so groß, dass 
ich mich beinahe davon überzeugen kann, dass ich schlafe.“ Unter anderem ausgehend 
von diesem Anstoß entwickelt Descartes die Anwendung seines „methodischen Zweifels“, 
bis zur Grundlegung der Wahrheit im „cogito“, das heißt, die Gewissheit des Gedankens 
und seiner mathematischen Artikulationen. Mit einem gewagten Zeitsprung wäre es 
interessant, von Descartes auf die platonische Traumdefinition zurückzugreifen, die 
Sokrates in der Form einer Frage in den Mund gelegt wird: „Ist Träumen nicht das, wenn 
jemand schlafend oder wachend das einer Sache Ähnliche nicht für etwas Ähnliches hält, 
sondern für die Sache selbst, der es gleicht?“ Aus dieser Perspektive betrachtet erhält der 
Traum jene negative Bedeutung, die der Philosoph bereits der Mimesis zuschrieb. Er 
verurteilt sie, da sie in den Bereich von Täuschung, Glaubensfragen und Leidenschaften 
gehört und somit der Tugend und der Wahrheit des logisch-rationalen Denkens widerspricht. 
Das Traumbild wird von Aristoteles in einer konsequentialen Kette bekräftigt, die es mit den 



 

 

Wahrnehmungs- und Vorstellungsfähigkeiten des Menschen in einer diagnostischen und 
prognostischen Sicht verbindet, während es Friedrich Nietzsche dem ästhetischen 
„apollinischen“ Instinkt zuschreibt, als Ursprung der darstellenden Kunst: „Der schöne 
Schein der Traumwelten, in deren Erzeugung jeder Mensch voller Künstler ist, ist die 
Voraussetzung aller bildenden Kunst“ – und, wie er festhält, „einer wichtigen Hälfte der 
Poesie“, während die andere Hälfte durch den Rausch des „Dionysischen“ geschaffen wird. 
Während nach Nietzsche die große Zeit der attischen Tragödie im Rationalismus untergeht 
(der „Sokratismus“ besiegt bei Euripides das „Dionysische“), behauptet knapp ein 
Jahrhundert vor der „Geburt der Tragödie“ (1876) der Maler Francisco Goya, als liminale 
Emanation des aufklärerischen Rationalismus, mit einer Radierung, die in die Kunst- und 
Geistesgeschichte eingegangen ist, 1797 das genaue Gegenteil. Während Nietzsche die 
Wiederherstellung des Gleichgewichts zwischen dem Apollinischen und einem 
wiederauferstandenen Dionysischen erhofft, was er in Wagners Opern erkennen will, zielt 
Goya diesbezüglich vielmehr auf eine Verdichtung der irrationalistischen Bedeutung ab. 
Dem Titel seiner Radierung zufolge kann die Frage ganz lapidar beantwortet werden: „Der 
Schlaf der Vernunft gebiert Ungeheuer“.  

Abgesehen vom philosophischen Inhalt erscheint das Bild, das den Sinn des ganzen Zyklus 
Los Caprichos zusammenfasst, in zweifacher Hinsicht bedeutungsvoll. Zum einen durch 
seine Verwandtschaft mit dem ikonographischen Typ der „Traumszene“, die Goya durch die 
Tradition überliefert erhielt. Sie stellt die Figur einer schlafenden Person neben dem, oft 
theophanischen, Trauminhalt dar, wie es sich seit Giotto eingebürgert hat (Der Traum von 

Papst Innozenz III., 1295-9) und über Piero della Francesca (Der Traum des Konstantin, 
1458-66), Albrecht Dürer (Der Traum des Doktors, 1498), Raffael (Der Traum des Ritters, 
1503), El Greco (Der Traum Phillips II., 1577-80) bis zu Rembrandt Van Rijn reicht (Der 

Traum Josephs, 1645). Zum anderen durch die besondere Syntonisierung mit einer bereits 
vorromantischen Bildsprache und Sensibilität, was Goyas Bild mit demjenigen von Johann 
Heinrich Füssli vergleichbar macht (Der Nachtmahr, 1781). Mit diesen eher Albträume als 
gewöhnliche Träume darstellenden Szenen greifen die beiden Maler Darstellungen vor, die 
mit denjenigen von William Blake eine gewisse visionäre, obskure, irrationale und 
grauenerregende Seite der Romantik aufschlagen. Im Zuge der Romantik entwickeln sich 
dann die symbolistischen und bisweilen bereits vorexpressionistischen Experimente, die 
sich, zur Zeit der Wende zum 20. Jahrhundert, nicht nur den unerschütterlichen 
akademischen Vorschriften entziehen, sondern auch dem wissenschaftlichen Positivismus 
(der im Impressionismus schwelte, um im Pointillismus voll auszubrechen), der realistischen 
Richtung (Courbet und seine Ausstrahlung) sowie dem Mythos des technischen Fortschritts 
(der die vielen avantgardistischen Utopien, angefangen beim Futurismus, schüren wird), um 
sich dem Bann der absoluten Imagination, des Oneirismus, des Zweideutigen und der 
symbolischen Kondensation hinzugeben. Beispielhaft dafür sind unter anderen die 
französischen Kreise um Gustave Doré und Gustave Moreau, Paul Gauguin und die 
Künstlergruppe Nabis sowie Odilon Redon; die mitteleuropäischen Sezessionen von Arnold 
Böcklin, Franz Von Stuck und Max Klinger in München bis zu Egon Schiele, Oskar 
Kokoschka und Gustav Klimt in Wien; der italienische Symbolismus von Giovanni Segantini 



 

 

und Gaetano Previati und schließlich das belgische Panorama mit James Ensor und das 
skandinavische mit Edvard Munch.  

Während bis zu diesem Zeitpunkt eher eine Stimmung als eine stringente Behandlung des 
Themas Traum zu erkennen war, da gewissermaßen eine unsystematische Konstellation 
von Anspielungen an über die Jahrhunderte verteilte Traumdarstellungen angeboten wurde, 
kann man zu Beginn des 20. Jahrhunderts einer regelrechten „kopernikanischen 
Revolution“ beiwohnen, die auf wissenschaftlich fundierten Grundlagen mit dem Thema 
umzugehen versteht. Gemeint ist hier natürlich die Traumdeutung (1899), in der Sigmund 
Freud, zur Festigung der Grundlagen der Psychoanalyse, in der onirischen Dimension einen 
der wichtigsten Ansätze für den Zugang zum Unterbewussten erkannte. Freud ist der 
Ansicht, dass die Träume von Wünschen genährt werden, die, da sie in der sozialen Realität 
des Individuums unterdrückt und verdrängt werden, vom Unterbewussten in einem 
spezifischen, durch die Traumtätigkeit produzierten Bild wieder auftauchen, wobei die 
Traumtätigkeit Reste von Bildern und Eindrücken des bewussten Lebens verwendet.  Die 
Struktur dieses Traummaterials ist nach Freud in manifeste und in latente Trauminhalte 
unterteilt: Der manifeste Trauminhalt bezieht sich auf das, was effektiv erscheint, der latente 
Trauminhalt auf das, worauf die Traumvision unter falscher Vorspiegelung anspielt, um so 
der bewussten Traumzensur zu entgehen. Da also der Traum „ die verkleidete Erfüllung 
eines unterdrückten, verdrängten Wunsches“ darstellt, möchte Freud beweisen, dass „eine 
psychologische Technik existiert, die die Traumdeutung möglich macht“, so dass sich der 
Traum, obschon ihn „Fremdartigkeit“ und scheinbare „Unverständlichkeit“ kennzeichnen, als 
„eine psychische Struktur mit einer präzisen Bedeutung“ offenbart, indem er den Zugang zu 
den Funktionen jener „psychischen Kräfte“ schafft, die ihn „mit ihrer konkurrierenden oder 
gegensätzlichen Handlung“ verursachen. Die „freudianische Revolution“ wird schließlich in 
der visuellen Kunst vom Surrealismus programmatisch verarbeitet. André Breton definiert 
sie im Manifest von 1924 wie folgt:  

 

SURREALISMUS, Substantiv, m., reiner, psychischer Automatismus, durch welchen man, 
sei es mündlich, sei es schriftlich, sei es auf jede andere Weise, den wirklichen Ablauf des 
Denkens auszudrücken sucht. Denk-Diktat ohne jede Vernunft-Kontrolle und außerhalb 
aller ästhetischen oder ethischen Fragestellungen. 

ENZYKL. Philos. Der Surrealismus beruht auf dem Glauben an die höhere Wirklichkeit 
gewisser, bis heute vernachlässigter Assoziations-Formen, an die Allgewalt des Traums, an 
das absichtsfreie Spiel des Gedankens. Er zielt darauf hin, die anderen psychischen 
Mechanismen zu zerstören und ihre Stelle einzunehmen zur Lösung der wichtigsten 
Lebensprobleme. […] 

 

Für die französische Bewegung wird die psychoanalytische Theorie zu einem essenziellen 
Arbeitsmittel, begonnen beim Traum und bei der Methode der freien Assoziation, die Freud 
daraus abgeleitet hatte. Die Vorstellung eines Zugangs zur unbewussten Komponente der 
Seele und zu den durch die Normativität des Wirklichen unterdrückten Wünschen öffnet 



 

 

nicht nur die Möglichkeit, in die Sphäre des „Über-Wirklichen“ einzudringen – eine höhere 
Wirklichkeit, da sie in ihren Bedeutungen und in ihrem Nachhall im Zusammenhang mit 
allem, was Psyche, Libido und Triebe betrifft, keine Hemmungen kennt –, sondern umreißt 
den ethischen Einsatz einer Strategie der Befreiung von den Fesseln des utilitaristischen, 
spießigen und  kleinbürgerlichen Konformismus, der das Individuum in seinen täglichen 
Mikro-/Makro-Repressionen erniedrigt. Während diesbezüglich eine fortschreitende 
Annäherung der Bewegung an den Marxismus festzustellen ist, in einer Verknüpfung 
zwischen Psychoanalyse und revolutionär-emanzipatorischer politischer Ideologie, die über 
einige Umwege (z. B. Marcuse und Debord) bis zur „Imagination der Macht“ des 
französischen Mai (1968) führt, lohnt es sich im Bereich der visuellen Künste vielmehr, die 
beiden bedeutendsten Strömungen des Surrealismus in der Malerei auf den Punkt zu 
bringen. Die erste Richtung, die sich Vorzeichen für Giorgio De Chiricos Metaphysik zunutze 
macht (die wiederum im Kontext der Münchner Sezession entstanden ist), konzentriert sich 
auf die Traumdarstellung unter dem Gesichtspunkt der Inhalte, die „handgemachte 
Traumablichtungen“ wiedergeben. Diesen Weg mit seinen bereits vorkonzeptuellen 
Implikationen wählen zum Beispiel Max Ernst, Salvador Dalí, Yves Tanguy und René 
Magritte. In dieser Strömung entstehen Darstellungsmodalitäten, die sich mit den 
Traumfunktionen nach Freud beschäftigen, etwa in Bezug auf das Begriffspaar manifester 
Trauminhalt/latenter Trauminhalt, Traummechanismen der Kondensation und der Abwehr 
oder die Dialektik Wunsch/Verdrängung. Eine zweite Richtung, die das Konzept der „freien 
Assoziation“ in Bretons Sinne eines „reinen psychischen Automatismus“ entwickelt, zielt 
darauf ab, von der formalen und rationalen Kontrolle befreite Verfahrensweisen zu 
erschließen, hin zu einer unreflektierten Ausdrucksdimension, die einen unbewussten Inhalt 
registriert. Es handelt sich um eine „vollkommene Spontaneität, sowohl technisch als auch 
thematisch“, wie sie André Masson und Joan Miró pflegten, in Anlehnung an hochkarätige 
Vorgänger wie Wassily Kandinsky, Jean/Hans Arp und Paul Klee.  

Eine Konstellation von Bezugnahmen und eine Präzisierung. Diese fragmentierte, 
aufgefächerte und in gewisser Hinsicht auch dissonante Einleitung bezweckt, Koordinaten 
zu setzen, die zwar bestimmt Lücken aufweisen und verbesserungsfähig sind, aber das Feld 
der möglichen Beziehungen und potenziell unendlichen Varianten des Verhältnisses 
zwischen „Traum“ und „Wirklichkeit“ zumindest zu umreißen versuchen. Es soll eine 
Stimmung zum Ausdruck gebracht werden, ohne dabei zu vernachlässigen, wenn auch nur 
andeutungshalber, worauf die heutige Kultur und die Gegenwartskunst bei der 
Auseinandersetzung mit dem Thema „Traum“  ihr Bewusstsein beinahe 
gezwungenermaßen richten müssen – sogar, wenn sie gegensätzlich dazu vorgehen. Viele 
der Kategorien, die das kuratorische Auswahlverfahren sowie die Interpretationsschlüssel 
für die in dieser Ausstellung gezeigten Arbeiten beeinflusst haben, passen in die 
Verbindungsachse zwischen freudianischer Psychoanalyse und surrealistischen 
Experimenten. Die sechs involvierten Künstler und Künstlerinnen – Daniela Atzwanger, 
Paola Bradamante, Markus Kiniger, Lucia Nardelli, Laura Pan und Elisabetta Vazzoler –  
beschäftigen sich jeweils mit einer ganz persönliche Brechung des Themas und geleiten 
uns auf eine Ebene des fantastisch Visionären, der Symbole, Exorzismen unterschwelliger 
Ängste, Szenen, die in den intimsten biografischen und emotionalen Farben schillern, und 



 

 

der verwirrenden Beklommenheit. Manchmal wird der Traum sogar zum Albtraum. In dieser 
Ausstellung werden die Grenzen zwischen „Traum“ und „Wirklichkeit“ programmatisch bis 
zum Äußersten ausgereizt und an die Schwelle der Auflösung gebracht. Dies fordert dazu 
auf, sich dem Schwindelgefühl hinzugeben, das der Einblick in diese Bewusstseinsschwelle 
auslöst, um sich selbst als geheimnisvolles Wesen mit unendlichem imaginärem Potenzial 
wiederzuentdecken. Als Wesen voller Wünsche, das Welten vorwegnehmen kann und – 
warum nicht? – in der Lage ist, die Welt dem Traum untertan zu machen.     

 

 

Nicolò Faccenda  
 


