“Sogno e Realta”. Alcune note sparse sul sogno nel pensiero e nelle arti

La definizione di “sogno”, come quella di “realta”, pud acquisire le piu svariate declinazioni,
ma queste paiono continuare a rimandarsi e intrecciarsi. Interrogarsi sul primo termine
richiede di farlo, al contempo, sul secondo, quasi non si sia mai potuto prescindere dal
‘reale” per definire il “sogno”, o dal “sogno” per definire il “reale”. In questa prospettiva, il
binomio “sogno” — “realta” acquista i connotati di una coppia dialettica, in cui estremi
coessenziali, si rinviano dinamicamente, costruendo in modo reciproco le rispettive cornici
di significato. Tra contrapposizione e complementarieta, il confine tra i due domini si &
consolidato o affievolito, a seconda dello specifico sviluppo di idee e visioni del mondo. Il
dibattito sul confine del “reale” e quello del “sogno” oscilla tra nette separazioni e asserzioni
di continuita.

In una sorta di manifesto della cultura barocca, Pedro Calderén de la Barca scrive il suo
dramma piu noto, La vita € sogno, non solo qualificando l'esistenza come effimera e
fuggevole, ma anche riscoprendola illusoria e ingannevole al pari di un sogno. A distanza di
un paio di secoli, I'idea riecheggia nella filosofia di Schopenhauer e nel suo concetto di
‘mondo come rappresentazione”. Gli esseri umani fanno esperienza del mondo filtrandolo
in immagine, una “rappresentazione” riflessiva che vela 'intima essenza del reale. Pertanto,
chiede il filosofo, “Noi abbiamo sogni; ma non é tutta la vita un sogno?”. Prendendo le
distanze proprio dal clima culturale barocco, Cartesio, nume tutelare del pensiero
razionalista, parte da una posizione affine a quella del poeta spagnolo e del filosofo tedesco,
sostenendo che non pud mai sussistere la certezza che quello che si percepisce con i cinque
sensi non sia in realta un sogno: “vedo cosi manifestamente che non vi sono indizi
concludenti, né segni abbastanza certi per cui sia possibile distinguere nettamente la veglia
dal sonno, che ne sono tutto stupito; ed il mio stupore € tale da esser quasi capace di
persuadermi che io dormo”. E questo uno degli abbrivi della riflessione di Cartesio, che
sviluppa da qui I'applicazione del suo “dubbio metodico”, sino alla fondazione della verita
sul “cogito”, ovvero la certezza del pensiero e delle sue articolazioni matematiche.
Oscillando tra i secoli, puo forse risultare interessante risalire da Cartesio alla definizione
platonica del sogno, espressa in forma di domanda tramite Socrate: “Non & forse vero che
il sognare € questo, quando uno sia nel sonno sia da sveglio creda che il simile sia non
simile a un altro, ma lo stesso cui assomiglia?”. In questa prospettiva, il sogno assume
quella valenza negativa gia ascritta dal filosofo alle arti mimetiche, condannate in quanto
ambito dellinganno, della credenza e delle passioni, quindi contrapposte alla virtu e alla
verita del pensiero logico-razionale. Ribadita da Aristotele in una catena consequenziale
che la ricollega alle facolta percettivo-immaginative dell’essere umano in un’ottica
diagnostica e predittiva, 'immagine onirica viene da Friedrich Nietzsche ascritta all'istinto
estetico “apollineo”, in quanto origine delle arti figurative — “La bella apparizione dei mondi
del sogno, nella cui creazione ogni uomo €& perfetto artista, & il presupposto di ogni arte
figurativa” — nonché, come precisa, “di una buona meta della poesia”, I'altra meta essendo
originata dall’ebbrezza del “dionisiaco”. Se la grande stagione della tragedia attica, secondo
Nietzsche, muore di razionalismo (il “socratismo” che soppianta il “dionisiaco” in Euripide),
poco meno di un secolo prima (1797) de La nascita della tragedia (1876), in un’incisione
passata alla storia delle arti e del pensiero, il pittore Francisco Goya, emanazione liminale
del razionalismo illuminista, avanza un’istanza opposta. Se Nietzsche auspica il ristabilirsi
dell’equilibrio tra I'apollineo e un risorto dionisiaco, che pare ritrovare nell’opera wagneriana,
Goya mira piuttosto a una compressione del portato irrazionalista di quest’ultimo: come
riporta in modo lapidario la sua incisione, infatti, “il sonno della ragione genera mostri”.

Al di la dello spunto filosofico, immagine, che riassume il senso dellintero ciclo de Los
Caprichos, pare significativa su un duplice piano. Da un lato per il suo raccordo con il tipo
iconografico della “scena di sogno” consegnato a Goya dalla tradizione, che prevede la
figura della persona dormiente accostata al contenuto onirico, spesso di natura teofanica,



per come consolidatasi da Giotto (// sogno di Innocenzo Ill, 1295-9) a Piero della Francesca
(Il sogno di Costantino, 1458-66), da Albrecht Durer (// sogno del dottore, 1498) a Raffaello
(Il sogno del cavaliere, 1503), da El Greco (Il sogno di Filippo 11, 1577-80) a Rembrandt Van
Rijn (Il sogno di Giuseppe, 1645). Dallaltro per la peculiare sintonizzazione con un
immaginario e una sensibilita gia pre-romantici, che rendono il suo lavoro accostabile a
quello di Johann Heinrich Fussli (L incubo, 1781). Piu scene di incubo che di sogno, i due
pittori avanzano rappresentazioni che, con quelle di William Blake, aprono un certo versante
visionario, oscuro, irrazionale e orrifico del Romanticismo. E sara proprio sulla scia della
cultura romantica che troveranno alimento le esplorazioni simboliste e talvolta gia proto-
espressioniste che, sul finire del XIX secolo, rifuggono non solo dalle perduranti prescrizioni
accademiche, ma anche dal positivismo scientista (gia in nuce nell’'lmpressionismo,
trionfante nel Puntinismo), dall'impegno realista (Courbet e sue emanazioni) e dal mito del
progresso tecnico (che alimentera tante utopie avanguardiste, a partire dal Futurismo),
rifugiandosi nel dominio dellimmaginazione assoluta, dell’onirismo, dell’ambiguo e della
condensazione simbolica. Solo per fare qualche esempio, si pensi all’ambito francese di
Gustave Doré e Gustave Moreau, di Paul Gauguin e dei Nabis, nonché di Odilon Redon;
alle secessioni mitteleuropee, tra Arnold Bécklin, Franz Von Stuck e Max Klinger a Monaco,
quindi di Egon Schiele, Oskar Kokoschka e Gustav Klimt a Vienna; al Simbolismo italiano
di Giovanni Segantini e Gaetano Previati; sino al panorama belga, con James Ensor, e
scandinavo, con Edvard Munch.

Se sin qui si & proposta piu un’atmosfera che una trattazione serrata sul tema del sogno e
della sua rappresentazione, proponendo una costellazione a-sistematica di riferimenti sparsi
nei secoli, proprio alle soglie del XX secolo si assiste a quella che si potrebbe definire come
una vera e propria ‘“rivoluzione copernicana”, in grado di condurre 'argomento su basi
scientificamente solide. Naturalmente, si allude a L’interpretazione dei sogni (1899), con cui
Sigmund Freud, consolidando le basi della teoria psicanalitica, individua nella dimensione
onirica una delle vie maestre per accedere all’inconscio. Secondo Freud, i sogni sono
alimentati da desideri che, oggetto di repressione e rimozione nella realta sociale
dellindividuo, riemergono dallinconscio in una specifica immagine prodotta dall’attivita
onirica, la quale impiegherebbe residui di immagini e impressioni della vita cosciente. La
struttura di tale rappresentazione, secondo Freud, si suddivide in contenuto manifesto e
contenuto latente: il primo fa riferimento a cid che effettivamente appare, il secondo a cio
cui la visione onirica allude sotto mentite spoglie, cosi da eludere l'istanza del controllo
cosciente. Se il sogno rappresenta la “realizzazione velata di desideri inibiti’, Freud intende
provare che “esiste una tecnica psicologica la quale rende possibile I'interpretazione dei
sogni”, cosicché il sogno, sebbene la “stranezza” e I'apparente “incomprensibilita” che lo
contraddistinguono, si manifesti come “una struttura psichica con un preciso significato”,
fornendo I'accesso alle funzioni di quelle “forze psichiche che con la loro azione concorrente
o reciprocamente opposta®” lo originano. La “rivoluzione freudiana® sara
programmaticamente declinata nel campo delle arti visive dal Surrealismo. Cosi lo definisce
André Breton, nel Manifesto del 1924:

SURREALISMO, s. m. Automatismo psichico puro mediante il quale ci si propone di esprimere sia
verbalmente, sia per iscritto o in altre maniere, il funzionamento reale del pensiero; ¢ il dettato del pensiero,
con assenza di ogni controllo esercitato dalla ragione, al di la di ogni preoccupazione estetica e morale.
ENCICL. Filos. Il Surrealismo si basa sulla fede nella realta superiore di alcune forme di associazione prima
d’ora dimenticate, fede nell’onnipotenza del sogno, nel gioco disinteressato del pensiero. Tende a eliminare
tutti gli altri meccanismi psichici e a sostituirvisi nella soluzione dei principali problemi della vita. [...]

Per il movimento francese, la teoria psicanalitica diviene strumento operativo essenziale, a
cominciare dal sogno e dal procedimento libero-associativo che Freud ne aveva derivato.
L’idea di un accesso alla componente inconscia della psiche e ai desideri repressi dalla
normativita del reale assume non solo la possibilita di penetrare il dominio della “Sur-realta”,



una realta superiore in quanto disinibita nei suoi significati e nelle sue risonanze psico-
libidico-pulsionali, ma delinea la posta in gioco etica di una strategia di liberazione dai lacci
del conformismo utilitarista, perbenista e piccolo-borghese, che mortifica I'individuo nelle
sue micro/macro-repressioni quotidiane. Se in merito a quest’ultimo punto pud cogliersi il
senso di un progressivo avvicinamento del movimento al marxismo, in una congiunzione tra
psicanalisi e ideologia politica rivoluzionario-emancipatrice che conduce, attraverso varie
declinazioni (tra Marcuse e Debord), sino all“*immaginazione al potere” del Maggio francese
(1968), nei confini delle arti visive pare piuttosto interessante puntualizzare le due maggiori
modalita del Surrealismo pittorico. Un primo filone, che matura sui prodromi della Metafisica
di Giorgio De Chirico (a sua volta formatosi nel contesto della Secessione di Monaco), si
concentra sulla rappresentazione onirica dal punto di vista di contenuti che restituiscono
“fotografie di sogno fatte a mano”. E la via intrapresa ad esempio da Max Ernst, Salvador
Dali, Yves Tanguy e, con le sue implicazioni gia proto-concettuali, da René Magritte. In
questo filone si propongono modalita rappresentative che declinano il funzionamento del
sogno per come definite da Freud, in relazione alla coppia contenuto manifesto/contenuto
latente, ai meccanismi onirici di condensazione e spostamento, o alla dialettica
desiderio/rimozione. Un secondo filone, che sviluppa il concetto di “libera-associazione” in
quello che Breton aveva definito “automatismo psichico puro”, mira a dischiudere modalita
processuali liberate dal controllo formale e razionale, verso una irriflessa dimensione
espressiva che registra un contenuto inconscio. Si tratta di una “completa spontaneita, sia
nella tecnica che nel tema”, perseguita da André Masson e Joan Mir0, sulla scorta di
predecessori illustri, tra cui Vassilij Kandinskij, Jean/Hans Arp e Paul Klee.

Una costellazione di riferimenti e una puntualizzazione. Con questa modalita di introduzione
frammentata, plurale e per certi aspetti anche dissonante, si € inteso fornire delle coordinate,
sicuramente parziali e perfettibili, tese a delineare il campo delle possibili relazioni e delle
potenzialmente infinite declinazioni del rapporto tra “sogno” e “realtd”. Si evoca
un’atmosfera, ma non si prescinde, pur nella brevita di un accenno, al riferimento di cui la
cultura e I'arte contemporanea, una volta centrata I'attenzione sul tema del “sogno”, devono
quasi necessariamente prendere coscienza, magari anche solo per contravvenirne. E infatti
proprio dall’asse che ricongiunge psicanalisi freudiana e sperimentazioni surrealiste che
sono state desunte molte delle categorie che hanno informato tanto il processo di selezione
curatoriale, quanto le chiavi interpretative dei vari lavori presentati all'interno di questa
mostra. Ciascuna e ciascuno proponendo una rifrazione specifica rispetto al tema, le sei
personalita artistiche coinvolte — Daniela Atzwanger, Paola Bradamante, Markus Kiniger,
Lucia Nardelli, Laura Pan ed Elisabetta Vazzoler — conducono in un orizzonte di visionarieta
fantastica, di simboli, di esorcismi di paure recondite, di scene che si colorano del portato
biografico ed emotivo piu privato, di perturbante angoscia. Talvolta il sogno si fa incubo. In
una mostra in cui programmaticamente i confini tra “sogno” e “realta” sono stressati e portati
alla soglia di dissoluzione, l'invito & quello di rendersi disponibili alla vertigine provocata
dall'affaccio su tale soglia, per riscoprirsi entita misteriose e dallinfinito potenziale
immaginario, entita desideranti, in grado di prefigurare mondi e — perché no? — di piegare
il mondo al sogno.

Nicold Faccenda



,, Traum und Wirklichkeit”. Betrachtungen zum Thema Traum im Denken und in der
Kunst

»1raum®und ,Wirklichkeit® kann man unter ganz unterschiedlichen Aspekten definieren, die
allerdings laufend aufeinander verweisen und sich miteinander verweben. Befasst man sich
mit dem ersten Begriff, muss man sich wohl oder Ubel gleichzeitig mit dem zweiten
auseinandersetzen. Als hatte man nie ohne das ,Wirkliche* auskommen kdnnen, um das
.rraumhafte zu erklaren, beziehungsweise nicht ohne das ,Traumhafte“, um das
~Wirkliche“ zu definieren. In diesem Sinne wirkt das Wortpaar ,Traum* - ,Wirklichkeit* wie
ein dialektisches Paar, bei dem sich wesensgleiche Extreme dynamisch aufeinander
beziehen und gegenseitig die entsprechenden Bedeutungsrahmen aufspannen. Zwischen
Kontraposition und Komplementaritat wird die Abgrenzung der beiden Bereiche je nach der
spezifischen Entwicklung der Ideen und Weltanschauungen klarer oder schwacher. Die
Debatte uUber die Grenze des ,Wirklichen“ und des ,Traumhaften® schwankt zwischen
scharfen Trennungen und Assertionen der Kontinuitat.

In Pedro Calderéns bekanntestem Drama La Vida es suefio (Das Leben ein Traum), das
als Manifest der Barockkultur gelten kann, wird die Existenz einerseits als verganglich und
fluchtig, andererseits als illusorisch und trugerisch offengelegt, vergleichbar mit einem
Traum. Im Abstand von zweihundert Jahren taucht diese Idee bei Schopenhauer und
seinem Konzept der ,Welt als Vorstellung“ wieder auf. Die Menschen erfahren die Welt,
indem sie sie als Bilder filtern, als reflexive ,Vorstellung®, welche das innerste Wesen des
Wirklichen verbirgt. Daher stellt der Philosoph folgende Frage: ,Wir haben Traume; aber ist
nicht das ganze Leben ein Traum?“ Descartes, der Begrunder des Rationalismus,
distanziert sich deutlich vom kulturellen Klima des Barock. Seine Stellungnahme ist
sinnverwandt mit derjenigen Calder6ns und Schopenhauers. Er behauptet, man konne nie
mit Sicherheit sagen, dass das, was man mit seinen funf Sinnen empfindet, in Wirklichkeit
nicht ein Traum ist: ,Ich sehe es so offenkundig, dass es weder schllssige Indizien noch
offensichtliche Zeichen gibt, durch die es moglich ware, den wachen Zustand eindeutig vom
Schlaf zu unterscheiden, dass mich dies vollig erstaunt; und mein Staunen ist so grol3, dass
ich mich beinahe davon Uberzeugen kann, dass ich schlafe.“ Unter anderem ausgehend
von diesem Anstol} entwickelt Descartes die Anwendung seines ,methodischen Zweifels®,
bis zur Grundlegung der Wahrheit im ,cogito”, das heif’t, die Gewissheit des Gedankens
und seiner mathematischen Artikulationen. Mit einem gewagten Zeitsprung ware es
interessant, von Descartes auf die platonische Traumdefinition zurickzugreifen, die
Sokrates in der Form einer Frage in den Mund gelegt wird: ,Ist Traumen nicht das, wenn
jemand schlafend oder wachend das einer Sache Ahnliche nicht fiir etwas Ahnliches halt,
sondern fur die Sache selbst, der es gleicht?“ Aus dieser Perspektive betrachtet erhalt der
Traum jene negative Bedeutung, die der Philosoph bereits der Mimesis zuschrieb. Er
verurteilt sie, da sie in den Bereich von Tauschung, Glaubensfragen und Leidenschaften
gehort und somit der Tugend und der Wahrheit des logisch-rationalen Denkens widerspricht.
Das Traumbild wird von Aristoteles in einer konsequentialen Kette bekraftigt, die es mit den



Wahrnehmungs- und Vorstellungsfahigkeiten des Menschen in einer diagnostischen und
prognostischen Sicht verbindet, wahrend es Friedrich Nietzsche dem asthetischen
»=apollinischen® Instinkt zuschreibt, als Ursprung der darstellenden Kunst: ,Der schone
Schein der Traumwelten, in deren Erzeugung jeder Mensch voller Kunstler ist, ist die
Voraussetzung aller bildenden Kunst® — und, wie er festhalt, ,einer wichtigen Halfte der
Poesie®, wahrend die andere Halfte durch den Rausch des ,Dionysischen® geschaffen wird.
Wahrend nach Nietzsche die grof3e Zeit der attischen Tragodie im Rationalismus untergeht
(der ,Sokratismus® besiegt bei Euripides das ,Dionysische®), behauptet knapp ein
Jahrhundert vor der ,Geburt der Tragddie® (1876) der Maler Francisco Goya, als liminale
Emanation des aufklarerischen Rationalismus, mit einer Radierung, die in die Kunst- und
Geistesgeschichte eingegangen ist, 1797 das genaue Gegenteil. Wahrend Nietzsche die
Wiederherstellung des Gleichgewichts zwischen dem Apollinischen und einem
wiederauferstandenen Dionysischen erhofft, was er in Wagners Opern erkennen will, zielt
Goya diesbezlglich vielmehr auf eine Verdichtung der irrationalistischen Bedeutung ab.
Dem Titel seiner Radierung zufolge kann die Frage ganz lapidar beantwortet werden: ,Der
Schlaf der Vernunft gebiert Ungeheuer®.

Abgesehen vom philosophischen Inhalt erscheint das Bild, das den Sinn des ganzen Zyklus
Los Caprichos zusammenfasst, in zweifacher Hinsicht bedeutungsvoll. Zum einen durch
seine Verwandtschaft mit dem ikonographischen Typ der ,Traumszene®, die Goya durch die
Tradition Uberliefert erhielt. Sie stellt die Figur einer schlafenden Person neben dem, oft
theophanischen, Trauminhalt dar, wie es sich seit Giotto eingeburgert hat (Der Traum von
Papst Innozenz Ill., 1295-9) und Uber Piero della Francesca (Der Traum des Konstantin,
1458-66), Albrecht Durer (Der Traum des Doktors, 1498), Raffael (Der Traum des Ritters,
1503), ElI Greco (Der Traum Phillips II., 1577-80) bis zu Rembrandt Van Rijn reicht (Der
Traum Josephs, 1645). Zum anderen durch die besondere Syntonisierung mit einer bereits
vorromantischen Bildsprache und Sensibilitat, was Goyas Bild mit demjenigen von Johann
Heinrich Fussli vergleichbar macht (Der Nachtmahr, 1781). Mit diesen eher Albtraume als
gewohnliche Traume darstellenden Szenen greifen die beiden Maler Darstellungen vor, die
mit denjenigen von William Blake eine gewisse visionare, obskure, irrationale und
grauenerregende Seite der Romantik aufschlagen. Im Zuge der Romantik entwickeln sich
dann die symbolistischen und bisweilen bereits vorexpressionistischen Experimente, die
sich, zur Zeit der Wende zum 20. Jahrhundert, nicht nur den unerschutterlichen
akademischen Vorschriften entziehen, sondern auch dem wissenschaftlichen Positivismus
(der im Impressionismus schwelte, um im Pointillismus voll auszubrechen), der realistischen
Richtung (Courbet und seine Ausstrahlung) sowie dem Mythos des technischen Fortschritts
(der die vielen avantgardistischen Utopien, angefangen beim Futurismus, schiren wird), um
sich dem Bann der absoluten Imagination, des Oneirismus, des Zweideutigen und der
symbolischen Kondensation hinzugeben. Beispielhaft dafir sind unter anderen die
franzdsischen Kreise um Gustave Doré und Gustave Moreau, Paul Gauguin und die
Klnstlergruppe Nabis sowie Odilon Redon; die mitteleuropaischen Sezessionen von Arnold
Bocklin, Franz Von Stuck und Max Klinger in Minchen bis zu Egon Schiele, Oskar
Kokoschka und Gustav Klimt in Wien; der italienische Symbolismus von Giovanni Segantini



und Gaetano Previati und schlieBlich das belgische Panorama mit James Ensor und das
skandinavische mit Edvard Munch.

Wahrend bis zu diesem Zeitpunkt eher eine Stimmung als eine stringente Behandlung des
Themas Traum zu erkennen war, da gewissermalen eine unsystematische Konstellation
von Anspielungen an Uber die Jahrhunderte verteilte Traumdarstellungen angeboten wurde,
kann man zu Beginn des 20. Jahrhunderts einer regelrechten ,kopernikanischen
Revolution® beiwohnen, die auf wissenschaftlich fundierten Grundlagen mit dem Thema
umzugehen versteht. Gemeint ist hier nattrlich die Traumdeutung (1899), in der Sigmund
Freud, zur Festigung der Grundlagen der Psychoanalyse, in der onirischen Dimension einen
der wichtigsten Ansatze fir den Zugang zum Unterbewussten erkannte. Freud ist der
Ansicht, dass die Traume von Winschen genahrt werden, die, da sie in der sozialen Realitat
des Individuums unterdrickt und verdrangt werden, vom Unterbewussten in einem
spezifischen, durch die Traumtatigkeit produzierten Bild wieder auftauchen, wobei die
Traumtatigkeit Reste von Bildern und Eindricken des bewussten Lebens verwendet. Die
Struktur dieses Traummaterials ist nach Freud in manifeste und in latente Trauminhalte
unterteilt: Der manifeste Trauminhalt bezieht sich auf das, was effektiv erscheint, der latente
Trauminhalt auf das, worauf die Traumvision unter falscher Vorspiegelung anspielt, um so
der bewussten Traumzensur zu entgehen. Da also der Traum , die verkleidete Erflllung
eines unterdrickten, verdrangten Wunsches* darstellt, méchte Freud beweisen, dass ,eine
psychologische Technik existiert, die die Traumdeutung mdglich macht®, so dass sich der
Traum, obschon ihn ,Fremdartigkeit® und scheinbare ,Unverstandlichkeit kennzeichnen, als
.eine psychische Struktur mit einer prazisen Bedeutung® offenbart, indem er den Zugang zu
den Funktionen jener ,psychischen Krafte* schafft, die ihn ,mit ihrer konkurrierenden oder
gegensatzlichen Handlung“ verursachen. Die ,freudianische Revolution® wird schlieflich in
der visuellen Kunst vom Surrealismus programmatisch verarbeitet. André Breton definiert
sie im Manifest von 1924 wie folgt:

SURREALISMUS, Substantiv, m., reiner, psychischer Automatismus, durch welchen man,
sei es mundlich, sei es schriftlich, sei es auf jede andere Weise, den wirklichen Ablauf des
Denkens auszudrucken sucht. Denk-Diktat ohne jede Vernunft-Kontrolle und auf3erhalb
aller asthetischen oder ethischen Fragestellungen.

ENZYKL. Philos. Der Surrealismus beruht auf dem Glauben an die hdohere Wirklichkeit
gewisser, bis heute vernachlassigter Assoziations-Formen, an die Allgewalt des Traums, an
das absichtsfreie Spiel des Gedankens. Er zielt darauf hin, die anderen psychischen
Mechanismen zu zerstéren und ihre Stelle einzunehmen zur Lésung der wichtigsten
Lebensprobleme. [...]

Fur die franzosische Bewegung wird die psychoanalytische Theorie zu einem essenziellen
Arbeitsmittel, begonnen beim Traum und bei der Methode der freien Assoziation, die Freud
daraus abgeleitet hatte. Die Vorstellung eines Zugangs zur unbewussten Komponente der
Seele und zu den durch die Normativitat des Wirklichen unterdrickten Winschen offnet



nicht nur die Méglichkeit, in die Sphare des ,Uber-Wirklichen“ einzudringen — eine héhere
Wirklichkeit, da sie in ihren Bedeutungen und in ihrem Nachhall im Zusammenhang mit
allem, was Psyche, Libido und Triebe betrifft, keine Hemmungen kennt —, sondern umreif3t
den ethischen Einsatz einer Strategie der Befreiung von den Fesseln des utilitaristischen,
spielligen und kleinburgerlichen Konformismus, der das Individuum in seinen taglichen
Mikro-/Makro-Repressionen erniedrigt. Wahrend diesbezuglich eine fortschreitende
Annaherung der Bewegung an den Marxismus festzustellen ist, in einer Verknupfung
zwischen Psychoanalyse und revolutionar-emanzipatorischer politischer Ideologie, die Uber
einige Umwege (z. B. Marcuse und Debord) bis zur ,Imagination der Macht” des
franzdsischen Mai (1968) fuhrt, lohnt es sich im Bereich der visuellen Kinste vielmehr, die
beiden bedeutendsten Stromungen des Surrealismus in der Malerei auf den Punkt zu
bringen. Die erste Richtung, die sich Vorzeichen fur Giorgio De Chiricos Metaphysik zunutze
macht (die wiederum im Kontext der Munchner Sezession entstanden ist), konzentriert sich
auf die Traumdarstellung unter dem Gesichtspunkt der Inhalte, die ,handgemachte
Traumablichtungen® wiedergeben. Diesen Weg mit seinen bereits vorkonzeptuellen
Implikationen wahlen zum Beispiel Max Ernst, Salvador Dali, Yves Tanguy und René
Magritte. In dieser Stromung entstehen Darstellungsmodalitaten, die sich mit den
Traumfunktionen nach Freud beschaftigen, etwa in Bezug auf das Begriffspaar manifester
Trauminhalt/latenter Trauminhalt, Traummechanismen der Kondensation und der Abwehr
oder die Dialektik Wunsch/Verdrangung. Eine zweite Richtung, die das Konzept der ,freien
Assoziation® in Bretons Sinne eines ,reinen psychischen Automatismus® entwickelt, zielt
darauf ab, von der formalen und rationalen Kontrolle befreite Verfahrensweisen zu
erschlielen, hin zu einer unreflektierten Ausdrucksdimension, die einen unbewussten Inhalt
registriert. Es handelt sich um eine ,vollkommene Spontaneitat, sowohl technisch als auch
thematisch®, wie sie André Masson und Joan Mir6 pflegten, in Anlehnung an hochkaratige
Vorganger wie Wassily Kandinsky, Jean/Hans Arp und Paul Klee.

Eine Konstellation von Bezugnahmen und eine Prazisierung. Diese fragmentierte,
aufgefacherte und in gewisser Hinsicht auch dissonante Einleitung bezweckt, Koordinaten
zu setzen, die zwar bestimmt Licken aufweisen und verbesserungsfahig sind, aber das Feld
der mdglichen Beziehungen und potenziell unendlichen Varianten des Verhaltnisses
zwischen ,Traum® und ,Wirklichkeit® zumindest zu umreil3en versuchen. Es soll eine
Stimmung zum Ausdruck gebracht werden, ohne dabei zu vernachlassigen, wenn auch nur
andeutungshalber, worauf die heutige Kultur und die Gegenwartskunst bei der
Auseinandersetzung mit dem Thema ,Traum® ihr  Bewusstsein beinahe
gezwungenermalden richten missen — sogar, wenn sie gegensatzlich dazu vorgehen. Viele
der Kategorien, die das kuratorische Auswahlverfahren sowie die Interpretationsschltssel
fur die in dieser Ausstellung gezeigten Arbeiten beeinflusst haben, passen in die
Verbindungsachse zwischen freudianischer Psychoanalyse und surrealistischen
Experimenten. Die sechs involvierten Kunstler und Kunstlerinnen — Daniela Atzwanger,
Paola Bradamante, Markus Kiniger, Lucia Nardelli, Laura Pan und Elisabetta Vazzoler —
beschaftigen sich jeweils mit einer ganz personliche Brechung des Themas und geleiten
uns auf eine Ebene des fantastisch Visionaren, der Symbole, Exorzismen unterschwelliger
Angste, Szenen, die in den intimsten biografischen und emotionalen Farben schillern, und



der verwirrenden Beklommenheit. Manchmal wird der Traum sogar zum Albtraum. In dieser
Ausstellung werden die Grenzen zwischen ,, Traum® und ,Wirklichkeit” programmatisch bis
zum AuBersten ausgereizt und an die Schwelle der Auflésung gebracht. Dies fordert dazu
auf, sich dem Schwindelgefuhl hinzugeben, das der Einblick in diese Bewusstseinsschwelle
auslost, um sich selbst als geheimnisvolles Wesen mit unendlichem imaginarem Potenzial
wiederzuentdecken. Als Wesen voller Winsche, das Welten vorwegnehmen kann und —
warum nicht? — in der Lage ist, die Welt dem Traum untertan zu machen.

Nicold Faccenda



